
171

УДК 821.112.2             DOI: 10.31249/chel/2022.03.08

Финогенов В.А.
ВОЛШЕБСТВО И НАУКА КАК ИНСТРУМЕНТЫ
СОЦИАЛЬНОЙ МАНИПУЛЯЦИИ В СКАЗОЧНЫХ

МИРАХ Э.Т.А. ГОФМАНА
Институт научной информации по общественным наукам, РАН,

Москва, Россия, p_jh@mail.ru

Аннотация. В статье рассматриваются сказки Э.Т.А. Гофмана в парадигме
гротескной модели социума, где манипулирование общественным сознанием
осуществляется при помощи сочетания волшебства и научных технологий. Фан-
тазия становится орудием борьбы с механистическими тенденциями Просвеще-
ния, положившими начало сциентизму и автоматизации человека. Эти идеи нахо-
дят воплощение в угрожающих образах машинного, автоматически-бездушного
начала, скрывающегося под многоцветными картинами иллюзорных миров.

Ключевые слова: Э.Т.А. Гофман; немецкий романтизм; сказка; волшебство;
гротеск; пародия; социальная сатира; дуализм; Просвещение; И. Кант; наука;
автомат; механизм.

Получена: 01.06.2022              Принята к печати: 14.06.2022

mailto:p_jh@mail.ru


Финогенов В.А.

172

Finogenov V.A.
Magic and science as tools of social manipulation in

the worlds of E.T.A. Hofmann’s tales
Institute of Scientific Information for Social Sciences,

the Russian Academy of Sciences,
Moscow, Russia, p_jh@mail.ru

Abstract. The article explores E.T.A. Hoffmann’s tales in the paradigm of a
grotesque model of society, where public manipulations are carried out by magic com-
bined with scientific technologies. Fantasy becomes a weapon in the fight against the
mechanistic tendencies of the Enlightenment, which laid the foundation for scientism
and human automatization. These ideas are embodied in menacing images of automatic
soulless creatures concealed behind bright illusory worlds.

Keywords: E.T.A. Hoffmann; German romanticism; fairy tail; magic; gro-
tesque; parody; social satire; dualism; Enlightenment; I. Kant; science; automaton;
mechanism.

Received: 01.06.2022                                                  Accepted: 14.06.2022

Литературная и социальная сатира в сказках Э.Т.А. Гофмана
весьма разнообразна и многогранна. Из сказки в сказку неизменно
переходят одни и те же уровни сатиры: это и пародия на реалии
немецких государств эпохи Просвещения и наполеоновских войн;
и травестирование традиционных образов и символов немецкого
романтизма, в частности, доводимый до абсурда конфликт между
романтиками и филистерами; и постоянное самоцитирование и
самоирония – черта, характерная для позднего этапа развития не-
мецкого романтизма. При этом в центре любой сказки Гофмана
концептуально неразрешимым остается внутренний конфликт ге-
роя, расщепляющегося на множество ипостасей (знаменитое
«двойничество»), что буквализируется во взаимодействии и про-
тивостоянии реального и фантастического миров.

С помощью замысловатых метафор на пересечении и столк-
новении этих двух миров Гофман всякий раз создает гротескные
образы человечества. В качестве моделей общества у него могут
выступать самые различные объекты – такие как государство ово-
щей («Королевская невеста», 1819), «народец» насекомых («Пове-
литель блох», 1820), кукольное царство («Щелкунчик», 1816). Тема
управления человеком в частности и контроля над обществом в



Волшебство и наука как инструменты социальной манипуляции
в сказочных мирах Э.Т.А. Гофмана

173

целом сильно занимала писателя и тем или иным образом проник-
ла в каждую из его сказок. Фигура романтической личности у
Гофмана кардинально преобразуется по сравнению с тем, что
можно было увидеть на раннем этапе у йенских романтиков, по-
стоянно становившихся объектом пародии Гофмана. На смену
прежней, опирающейся на философию И.Г. Фихте и Ф. Шеллинга
монистической модели романтического героя как сверхличности,
заключающей в себе все мироздание, приходит дуалистическая,
фактически манихейская, концепция борьбы добра и зла.

Считается, что «всеобщепризнанное двоемирие Гофмана бе-
рет начало в Кантовом дуализме» [Калинников, 2011, с. 47], и про-
изведенное философом разделение трансцендентального и транс-
цендентного находит отражение в произведениях писателя, герои
которого обладают разделенным сознанием, разрываются между
реальным и фантастическим мирами и всегда оказываются беспо-
мощны перед воздействием внешних сил, будучи вынуждены до-
вериться своего рода «волшебному помощнику», ведущему борьбу
с враждебными по отношению к герою «коллегами» по магии.
«Машинерия чудес» [Карельский, 2007, с. 291] приводит к торже-
ственно-неестественному финалу, что создает горько-
ироническую иллюзию разрешения конфликта. При этом боль-
шинство героев Гофмана достаточно однотипны и сотворены по
одним и тем же лекалам, или, как отмечает Н.Я. Берковский, в
сказках писателя «все конкретно-индивидуальное поглощается
всеобщим, потопляется в стандартном» [Берковский, 2001, с. 446].

Волшебство становится атрибутом мира фантазии и поэзии,
склонностью к которому в том или ином виде отличаются все
главные герои сказок Гофмана; кроме того, они остаются, по сути,
детьми, что иногда получает и буквальное воплощение: герои
«Щелкунчика» – дети; инфантильный Перегринус Тис в «Повели-
теле блох» играет в солдатиков и деревянных лошадок. Фантазия
становится орудием борьбы Гофмана с идеями Просвещения, и, по
определению И. Канта, оказывается «выходом человека из со-
стояния своего несовершеннолетия, в котором он находится по
собственной вине. Несовершеннолетие есть неспособность поль-
зоваться своим рассудком без руководства со стороны кого-то
другого» [Кант, 1966, с. 25]. Концепция романтизма, наоборот,
подразумевает наивное восприятие мира, и герои Гофмана, стре-



Финогенов В.А.

174

мясь удержаться в этом состоянии, неизменно попадают под
внешнее и зачастую пагубное влияние. В этом заключается пара-
доксальность ситуации и горечь иронии Гофмана, последователь-
но разрушающего романтический миф.

Сказка «Крошка Цахес» (1819) начинается с едкого антипро-
светительского памфлета. Первым же делом молодой правитель
пародийного немецкого карликового княжества Пафнутий по
просьбе своего советника («Государь, введите просвещение!»
[Гофман, 1962, Т. 1, с. 354]) стремится избавиться от дурного
влияния фей, не страшащихся «под именем поэзии разносить
вредный яд» [Гофман, 1962, Т. 1, с. 355], изгнав большинство
волшебников и «превратив в полезных граждан» оставшихся. Так
что именно подчинение поэзии и слова как такового становится
первостепенной задачей просвещенного правительства и предше-
ствует таким важным делам, как, например, вырубка лесов, посад-
ка картофеля и прививка оспы.

Контроль над «пропагандой» становится ключевым услови-
ем устойчивости модернизированного государства. При этом
именно оставленная в царстве Пафнутия фея Розабельверде стано-
вится прообразом демиурга социальной инженерии. При помощи
запрограммированной лжи (волшебства в виде трех огненных во-
лосков на голове Цахеса) она запускает процесс манипуляции об-
щественным сознанием и позволяет жалкому карлику не только
презентабельно выглядеть, но и подчинить своей злобной воле все
государство. Крошка Цахес, присваивая себе достижения других,
«олицетворяет саму власть социальности как отчужденную от
человека силу» [Конев, 2013, с. 112]. Знаменательным оказывает-
ся последний день маленького уродца, когда, лишенный своего
магического свойства, он предстает в истинном обличье. Взбунто-
вавшаяся и фактически революционная толпа удовлетворяется
восстановленным порядком благодаря вновь проведенной феей
маленькой волшебной манипуляции: «Горожане, народ – все пла-
кали и сокрушались, что отечество лишилось лучшей своей опо-
ры» [Гофман, 1962, Т. 1, с. 445].

Мы видим полностью управляемое общество, не помнящее
или, скорее, делающее вид, что не помнит того, что только что
происходило у него на глазах и не замечающее того, что оно нахо-
дится под полным внешним контролем. Это вполне соответствует



Волшебство и наука как инструменты социальной манипуляции
в сказочных мирах Э.Т.А. Гофмана

175

воззрениям Канта на просвещенный абсолютизм, выраженным в
его программной статье «Что такое Просвещение»: «Рассуждайте
сколько угодно и о чем угодно, только повинуйтесь!» [Кант, 1966,
с. 35]. Свобода мысли и высказывания, за которую выступает про-
светительская философия, при таком подходе фактически ничего
не значит, и сама ситуация становится провозвестником тотали-
тарной идеологии подчинения единой воле. Как отмечается иссле-
дователем Канта В.А. Коневым, «“Крошка Цахес” становится не
сказкой, а <…> антиутопией, разоблачающей “просвещенный ре-
жим”, и, если угодно, прозревающий судьбу самого Просвещения,
которое, в конце концов, породило мировые войны, Освенцим и
ГУЛАГ» [Конев, 2013, с. 113].

Линия главного героя Бальтазара обнаруживает сходство с
фабулой более ранней сказки «Золотой горшок» (1814), где глав-
ный герой Ансельм перемещается в волшебную Антлантиду, оли-
цетворяющую собой царство поэзии. При этом она предстает в
виде дворянской усадьбы (Rittergut или Meierhof), что сразу сбива-
ет возвышенный романтический пафос. В конце «Крошки Цахеса»
Бальтазар тоже поселяется в буржуазно-магическом поместье сво-
его волшебного наставника, мага Проспера Альпануса. Как и в
финале «Золотого горшка», Гофман пародирует романтические
идеалистические штампы: во время сушки белья там всегда светит
солнце и никогда не подгорают горшки. Но важно и то, что «Роза-
бельверде подарила прелестной невесте сверкающее ожерелье,
магическое действие коего проявлялось в том, что, надев его, она
уже никогда не могла быть раздосадована какой-нибудь бездели-
цей, дурно завязанным бантом, плохо удавшейся прической, пят-
ном на белье или чем-нибудь тому подобным. Эта способность,
которой ожерелье наделяло Кандиду, придавала ее лицу особен-
ную прелесть и приветливую веселость» [Гофман, 1962, Т. 1,
с. 443]. Получается, что добрая фея сделала из обычной примитив-
ной девушки Кандиды подобие куклы, лишенной эмоций и всегда
всем довольной, т.е. фактически безжизненной. Здесь Гофман в
очередной раз апеллирует к образу ожившей куклы – одному из
главных в его творчестве, наиболее ярко воплощенному в «Щел-
кунчике» и «Песочном человеке».

В «Королевской невесте» фантастический сказочный мир по-
казан совсем иным. Цветущее королевство Даукуса Кароты создает



Финогенов В.А.

176

иллюзию процветающего государства с целью заманить в свои се-
ти героиню сказки, тогда как, по сути, представляет собой картину
ада в духе И. Босха: «Что же увидела она вместо прекрасного ого-
рода, морковной гвардии, фрейлин кудрявой капусты, лавандовых
пажей, салатных принцев и всего того, что показалось ей столь
чудесным и великолепным? Она заглянула в болотную топь, пол-
ную бесцветной, отвратительной тины. И в этой тине копошились
и извивались уродливые жители земных недр. Жирные дождевые
черви медленно сплетались друг с другом, в то время как похожие
на жуков животные тяжело ползали, вытягивая короткие ножки;
<…> меж тем как тощие, голые улитки, высовывая из болотной
топи свои длинные рога, копошились друг на друге с отвратитель-
ной вялостью» [Гофман, 1962, Т. 2, с. 149]. Отец предостерегает
свою дочь Аннхен: «Теперь ты воочию видела без парадного убран-
ства страну, повелительницей которой хочешь сделаться; став
супругой ужасного Даукуса Кароты, ты принуждена будешь на-
всегда остаться в подземном царстве и никогда не возвратишься на
поверхность земли» [Гофман, 1962, Т. 2, с. 149]. При этом король
Даукус Карота, будучи морковью, сам выступает как хтоническое
начало в пародийном изображении, и здесь также просматривается
очередная пародия на «просвещенное» общество, построенное на
фальши и лжи.

Мари, главная героиня «Щелкунчика», в итоге становится
правительницей аналогичного иллюзорного государства, в то время
как само повествование, замаскированное под детскую рождествен-
скую сказку, завуалированно рассказывает о болезни и смерти де-
вочки, которая видит в бреду фантастические образы. Ключевым
персонажем в этой сказке становится во многом зловещая фигура
крестного Мари и дяди Щелкунчика, часовщика Дроссельмейера.
Как пишет Берковский, «замок Дроссельмейера – развернутый об-
раз цивилизованного мира» [Берковский, 2001, с. 445]: перед нами
«сделанный мир, в особом смысле произведение искусства, произ-
ведение искусных рук» [Берковский, 2001, c. 447]. Дроссельмейер –
мастер, т.е. фигура, традиционно почитаемая романтиками, при
этом его творения подчинены механике и бездушны. Так как ху-
дожником он не является, «такое художественное решение, опять
же, содержит скрытую иронию по отношению к романтической
характерологии» [Поршнева, 2016, с. 95]. Дроссельмейер, с одной



Волшебство и наука как инструменты социальной манипуляции
в сказочных мирах Э.Т.А. Гофмана

177

стороны, обладает безграничной властью над своими куколками,
которые лишены какой бы то ни было самостоятельности. С дру-
гой стороны, он и сам не имеет возможности вносить в игрушеч-
ный мир какие-либо изменения: «Механизм создан раз и навсегда,
его не переделаешь» [Гофман, 1962, Т. 1, с. 170]. Таким образом,
Дроссельмейер олицетворяет собой еще и деистического бога, что
отсылает нас еще к одной философской концепции эпохи Просве-
щении. Фаталистические представления Гофмана, более детально
воплощенные в таких мрачных произведениях, как «Песочный че-
ловек» (1816) и «Эликсиры Сатаны» (1815), также выражены здесь
в полном объеме.

В случае с принцессой Пирлипат Дроссельмейер разобрал ее
«на части, вывинтил ручки и ножки и осмотрел внутреннее уст-
ройство» [Гофман, 1962, Т. 1, с. 193]. Идея человека как механиз-
ма, который можно расчленить на части и, изучив, снова собрать,
является одним из важнейших мотивов сказок Гофмана. Кант пи-
сал, что «человек есть нечто большее, чем машина» [Кант, 1966,
с. 35], и Гофмана как кошмар преследовал образ человека как ме-
ханистичного, бездушного начала, получивший воплощение в раз-
ных его текстах. При этом всегда обнаруживается некий создатель
и кукловод, который сохраняет контроль и управляет всеми меха-
низмами: эти функции Гофман делегирует профессорам-ученым, в
частности, давным-давно умершим естествоиспытателям, факти-
чески становящимся у него представителями потусторонних сил и
даже выходцами из ада.

Крестный Дроссельмейер находится в длинном ряду ученых
персонажей Гофмана, таких как профессор Х*** в «Автомате»
(1814), Коппелиус и Спаланцани в «Песочном человеке», Левенгук
и Сваммердам в «Повелителе блох». Всех их объединяет стремле-
ние к власти над человеком. Оно выражается в двух ипостасях.
С одной стороны, в создании управляемой механической куклы,
которая имитирует человека, как в «Автомате», или даже берет на
себя его функцию, подобно кукле Олимпии в «Песочном челове-
ке» и Дертье Эльвердинк / принцессе Гамахее в «Повелителе
блох». С другой – это контроль над публикой, чего ученые доби-
ваются при помощи инновационных технологий, которые на-
столько тесно переплетаются со сверхъестественными силами, что
теряется возможность провести разграничение: автоматизация как



Финогенов В.А.

178

следствие развития науки вызывала немалое беспокойство у Гоф-
мана, выразившееся в пристальном, даже болезненном, увлечении
его этой темой.

Новелла «Автомат», хронологически предшествующая всем
рассмотренным выше сказкам, содержит множество мотивов, ко-
торые перейдут в последующие произведения Гофмана. Устами
персонажа этой новеллы, изображающей «кризис идентичности
механически отчужденного субъекта» [Grimm, 1998, S. 79], задает-
ся интонация для дальнейшего восприятия всех аналогичных обра-
зов: «Уже один намек на сходство живого человека с чем-то мерт-
вым, выражающееся во всех этих автоматах, производит на меня
тяжелое, давящее впечатление» [Гофман, 1896, с. 299], а сам акт
создания подобных механизмов воспринимается как объявление
войны духовному началу. Загадочный профессор Х*** создает
механизмы и музыкальные автоматы. При помощи своего главно-
го изобретения, Турка – автомата-предсказателя, производящего
впечатление разумного существа, – он получает контроль над
судьбой героя новеллы Фердинанда. Своим предсказанием Турок
дает Фердинанду понять, что знает самую сокровенную тайну о
его возлюбленной, которая когда-то неестественным образом про-
никла в жизнь героя, и предположительно является приманкой
профессора с целью подчинения его своей власти. Особое место в
новелле занимают публичный показ диковинки и контроль над
умами: «Говорящий Турок занимал весь город» [Гофман, 1896,
с. 284]. Толпа охотно принимает то, что ей предлагают, платит за
это деньги и попадает под влияние манипулятора, который к тому
же и не участвует напрямую в этом шоу, а предоставляет все дело
посреднику.

Все темы, данные в «Автомате», скорее, набросками, Гофман
подробнее разовьет уже в «Песочном человеке», который написан
тогда же, когда и «Щелкунчик» (1816), и может быть прочитан как
зеркальное отражение этой сказки. Кукла, оживающая благодаря
фантазии героя, и механизм, доведенный до совершенства искус-
ным мастером, приведены к общему знаменателю в образе авто-
матической куклы Олимпии. Она является не только созданием
дьявольских изобретателей Копполы и Спаланцани, но и плодом
воображения героя Натанаэля, которое позволяет ему одухотво-
рить неживой объект и достроить желаемую картину. Идея куклы,



Волшебство и наука как инструменты социальной манипуляции
в сказочных мирах Э.Т.А. Гофмана

179

пускающейся в пляс с живым человеком, уже фигурирует в «Ав-
томате». Натанаэль, считая безмолвную Олимпию образцом выс-
шей духовности, при этом говорит своей невесте Кларе: «Ты без-
душный, проклятый автомат» [Гофман, 1962, Т. 1, с. 246]. При
этом именно Клара предлагает рационалистичную трактовку про-
исходящего и, выступая в качестве гласа Просвещения, исключает
любые проявления сверхъестественного. В этой сказке баланс фан-
тастического и реального соблюдается наилучшим образом, и, как и
в «Щелкунчике», страшная мистическая история одновременно
предстает продуктом воспаленного сознания больного человека.

Как и в «Крошке Цахесе», Гофман использует гротеск для
изображения общества, в котором появляется такая кукла: оно не
замечает искусственности и в итоге предстает таким же автома-
тизированным, как и сама Олимпия: «Ни один человек (за ис-
ключением некоторых весьма проницательных студентов) этого
не приметил, хотя теперь все покачивали головами и ссылались на
различные обстоятельства, которые казались им весьма подозри-
тельными» [Гофман, 1962, Т. 1, с. 258]. Гофман сатирически изо-
бражает здесь отречение толпы от прежних кумиров и колебания в
соответствии с постоянно меняющейся траекторией – тема, кото-
рую он развивает и в «Крошке Цахесе», и в «Повелителе блох».
Романтическую идею филистерского общества Гофман доводит
фактически до абсурда и логического завершения. При этом псев-
доромантический герой-поэт в лице Натанаэля оказывается еще
одним пародийным эпигоном наряду с вдохновенным рифмопле-
том Амандусом из «Королевской невесты» и Бальтазаром из
«Крошки Цахеса»: романтический гений у Гофмана предстает па-
родией на самого себя.

Коппелиус / Коппола и Спаланцани, которого не случайно
«зовут так же, как и знаменитого натуралиста» [Гофман, 1962,
Т. 1, с. 239], представляют не только сказочно-инфернальное нача-
ло или больное подсознание героя. Они воплощают и «просвещен-
ный мир» научного прогресса, стремящегося поработить человека
во всех его проявлениях, а по возможности, и вообще заменить его
машиной. Физический контроль над телом становится первым
этапом, необходимым для того, чтобы впоследствии получить
власть над разумом и душой. Как и исследующий принцессу Пир-
липат Дроссельмейер в «Щелкунчике», Коппелиус эту власть



Финогенов В.А.

180

осуществляет: схватив маленького Натанаэля, он «принялся вер-
теть руки и ноги, то выкручивая их, то вправляя» [Гофман, 1962,
Т. 1, с. 233]. С этого момента враждебное начало проникает в
жизнь героя и окончательно в ней закрепляется посредством одно-
временно технического и волшебного прибора – увеличительного
стекла. Как известно, стекло и зеркало – неизменные атрибуты
сказок Гофмана, переходящие из одного произведения в другое, а
наиболее подробно этот мотив разработан в «Повелителе блох»
(1822). В обеих сказках стекло тесно связано с глазами – как орга-
нами, необходимыми для эмпирического познания. Именно по-
этому Коппелиус пытается выжечь глаза у маленького Натанаэля,
а при создании Олимпии для него и Спаланцани главной пробле-
мой снова становятся глаза.

В «Повелителе блох» Левенгук и Сваммердам уже не просто
носят те же имена, что и знаменитые натуралисты, но и представ-
ляют именно их, на деле давно скончавшихся: «я действительно
тот самый Антон ван Левенгук, которого похоронили в Дельфте»
[Гофман, 1962, Т. 2, с. 367]. Микроскоп, дающий ученым возмож-
ность проникнуть в сокровенные тайны природы, становится в их
руках грозным орудием подчинения человечества, что аллегориче-
ски выражено в порабощении Левенгуком вольного блошиного
народца. Противостояние двух ученых и их попытки оживить
принцессу Гамахею фактически дублируют аналогичную историю
с Олимпией. Возникшая из микромира посредством оптического
фокуса, она безжизненна, как и ее создатели, в конце сказки «столь
же оцепенелые, столь же похожие на трупы» [Гофман, 1962, Т. 2,
с. 468]. Как и Спаланцани, Левенгук завлекает при помощи своей
лже-племянницы публику на собственные опыты с дрессирован-
ными блохами, со временем наскучившие толпе. Примечателен
эпизод, в котором Левенгук подвергается нападению публики, об-
винившей его в мошенничестве после бегства блох. Идея подмены
и обмана фигурирует и в случаях Олимпии и Цахеса, но именно
здесь Гофман впервые заставляет творца иллюзии непосредствен-
но столкнуться с реакцией возмущенных масс, которые, правда, не
имеют ни малейшей возможности с ним справиться. Левенгук из-
гоняет их довольно оригинальным способом – при помощи увели-
ченных отражений микроскопических тварей. Нет ничего проще,
чем управлять толпой, которую так легко запугать тенями; наука,



Волшебство и наука как инструменты социальной манипуляции
в сказочных мирах Э.Т.А. Гофмана

181

насаждающая страх, становится одним из главных инструментов
порабощения.

Главный герой «Повелителя блох» Перегринус получает не-
кий предмет – микроскопическое стеклышко, позволяющее читать
мысли, – которое в общем контексте представляет собой, скорее, не
волшебный артефакт, а технический инструмент. Перегринус ста-
новится в своем роде доведенным до совершенства Левенгуком,
сверхчеловеком, получившим неограниченную власть над людьми и
способным взламывать сознание любого существа. Осознавая, что
подобное свойство лишило бы Перегринуса собственной идентич-
ности и превратило бы его в подобие нынешних трансгуманистов,
он отказывается от стеклышка: «Нет! преступление, безбожное пре-
ступление желать, подобно падшему ангелу, света, сравнивать себя
с вечной силой, которая читает в душах людей, потому что владеет
ими. Прочь, прочь этот злополучный дар!» [Гофман, 1962, Т. 2,
с. 474]. Гофман будто предвосхищает здесь будущее устройство
постиндустриального общества, в котором контроль над знаниями,
технологиями и пропагандой на фоне отказа от нравственной и
религиозной этики означает господство над миром.

Идею подчинения человечества автоматам Гофман, можно
сказать, доводит до апофеоза в своей поздней сказке «Принцесса
Брамбилла» (1820). В ней сказочный царь Офиох, будучи умело за-
бальзамирован, продолжает и после смерти управлять своим наро-
дом: благодаря шнурку чучело имеет возможность двигать рукой и
величаво размахивать скипетром. При этом «никто не сомневался,
что король Офиох жив и царствует» [Гофман, 1962, Т. 2, с. 295].
Фактически лишь случай позволил поколебать утвердившийся по-
рядок: «Злой червь-шашень незаметно подточил постамент, и на
глазах у толпы, проникшей в тронную залу, его величество в разгаре
славного царствования шлепнулся на пол так, что теперь больше
невозможно стало скрывать его кончину» [Гофман, 1962, Т. 2,
с. 296]. Человек как мертвая автоматизированная кукла – это ответ
Гофмана на слова Канта, что «человек есть нечто большее, чем ма-
шина».

Еще до того, как И.В. Гёте на примере мелиорации изобра-
зил в финале второй части «Фауста» технический прогресс апока-
липтическим и разрушительным началом, ломающим человека,
Гофман пошел в аналогичном направлении. В современных иссле-



Финогенов В.А.

182

дованиях отмечается все возрастающая актуальность произведе-
ний Гофмана, который «преодолел двухсотлетний рубеж и вошел
в XXI в., предвидя главные опасности массовых, тоталитарных
обществ, механизацию и безумный характер жизни, синдром под-
ражания» [Лаптева, 2008, с. 15]. Бесконечные сказочные царства
символизируют абсолютную власть, которая поддерживается ис-
ключительно при помощи иллюзии и обмана, а волшебные мета-
морфозы подчеркивают хрупкость и шаткость мироздания. Кон-
троль над общественным сознанием, физическое «взламывание» и
уничтожение человека становятся закономерным итогом эпохи
Просвещения и следствием развития индустриального общества.

Список литературы

Берковский Н.Я. Романтизм в Германии. – Санкт-Петербург : Азбука-классика,
2001. – 512 с.

Гофман Э.Т.А. Избранные сочинения : в 3 т. – Москва : ГИХЛ, 1962. – Т. 1. –
589 с.

Гофман Э.Т.А. Избранные сочинения : в 3 т. – Москва : ГИХЛ, 1962. – Т. 2. –
518 с.

Гофман Э.Т.А. Собрание сочинений : в 8 т. – Санкт-Петербург : Типография бр.
Пантелеевых, 1896. – Т. 2. – 344 с.

Калинников Л.А. На краю романтизма или за его пределами? Э.Т.А. Гофман и
природа искусства в эстетике Канта // Кантовский сборник. – Калининград :
Издательство Балтийского федерального университета им. И. Канта, 2011. –
Т. 36, № 2. – С. 38–51.

Кант И. Что такое Просвещение // Кант И. Собрание сочинений : в 6 т. – Москва :
Мысль, 1966. – Т. 6. – С. 25–35.

Карельский А.В. Э.Т.А. Гофман // Немецкий Орфей. – Москва : Издат. центр Рос-
сийского гос. гуманитарного университета (РГГУ), 2007. – С. 277–301.

Конев В.А. Книга о жизни кантовских идей // Кантовский сборник. – Калинин-
град : Издательство Балтийского федерального университета им. И. Канта,
2013. – С. 112–114. – Рец. на кн.: Калинников Л.А. Э.Т.А. Гофман и И. Кант.
Преодоление романтизма. – Калининград : Изд-во БФУ им. И. Канта, 2012. –
241 с. – (Кант в мировой культуре).

Лаптева И.В. Культурологическое прочтение Э.Т.А. Гофмана на рубеже XX–
XXI вв. : онтологизм фантастического (автореф. дис. … канд. филол. наук). –
Саранск : Типография изд-ва Мордовского ун-та, 2008. – 41 с.

Поршнева А.С. «Щелкунчик» Э.Т.А. Гофмана и ранний немецкий романтизм //
Филологический класс. – 2016. – № 3(45). – С. 91–97.

Grimm G.E. Elektronische Gehirne. Zur literarischen Genese des Androiden // Literatur
für Leser. – 1998. – Bd. 21, H. 2. – S. 73–90.



Волшебство и наука как инструменты социальной манипуляции
в сказочных мирах Э.Т.А. Гофмана

183

References

Berkovskiy, N. Ya. (2001). Romantizm v Germaniy. Saint Petersburg: Azbuka-klassika.
Hoffmann, E.T.A. (1962). Izbrannye sochineniya: v 3 t. (Vol. 1). Moscow: GIKhL.
Hoffmann, E.T.A. (1962). Izbrannye sochineniya: v 3 t. (Vol. 2). Moscow: GIKhL.
Hoffmann, E.T.A. (1896). Sobranie sochineniy: v 8 t. (Vol. 2). Saint Petersburg: Ti-

pografiya br. Panteleevykh.
Kalinnikov, L.A. (2011). Na kraiu romantizma ili za ego predelami? E.T.A. Gofman i

priroda iskusstva v estetike Kanta. Kantovskiy sbornik, 36(2), 38–51. Kaliningrad:
Izdatelstvo Baltiyskogo federalnogo universiteta im. I. Kanta.

Kant, I. (1966). Chto takoe Prosveshchenie. In I. Kant, Sobranie sochineniy v 6 t.
(Vol. 6, pp. 25–35). Moscow: Mysl.

Karelskiy, A.V. (2007). E.T.A. Gofman. In A. Karelskiy, Nemetskiy Orfei (pp. 277–301).
Moscow: Izdat. tsentr Rossiyskogo gos. gumanitarnogo universiteta (RGGU).

Konev, V.A. (2013). Kniga o zhizni kantovskikh idey. Kantovskiy sbornik, (45), 112–114.
Lapteva, I.V. (2008). Kulturologicheskoye prochteniye E.T.A. Gofmana na rubezhe

XX–XXI vv.: ontologizm fantasticheskogo (avtoreferat dissertatsiy na soiskaniye
uchenoy stepeni kandidata filologicheskikh nauk). Saransk: Tipografiya izd-va
Mordovskogo un-ta.

Porshneva, A.S. (2016). “Shchelkunchik” E.T.A. Gofmana i ranniy nemetskiy
romantizm. Filologicheskiy klass (3), 91–97. Ekaterinburg.

Grimm, G.E. (1998). Elektronische Gehirne. Zur literarischen Genese des Androiden.
Literatur für Leser, 21(2), 73–90.




